# Bengale Chants des «fous»

«Fous» désigne ici ces musiciens inspirés et errants du Bengale, ces «fous de Dieu» connus sous le nom de baul. Le mot baul dérive en effet du mot sanscrit vatul qui signifie «fou», dans le sens que ce terme a couramment en français lorsqu'il connote un comportement plus ou moins frénétique. Mais, soulignons-le, s'il est musicien le baul est au moins autant, sinon plus encore, un mystique : l'on ne devient baul qu'au prix d'une longue initiation musicale et spirituelle sous la conduite d'un guru.

Les baul sont des gens étranges, particulièrement dans leurs manières, leurs coutumes et leurs pratiques. Quoiqu'appartenant indifféremment à la religion hindoue ou musulmane, les baul refusent d'être guidés par quelque convention sociale ou religieuse que ce soit. La liberté d'esprit est leur seul guide et ils refusent tout système religieux dans lequel la piété naturelle de l'âme est ou bien submergée par le fatras des rites et des cérémonies, ou bien détournée par la pédanterie et l'hypocrisie des prêtres. C'est la raison pour laquelle les baul appellent leur voie ulta, ce qui signifie «à l'envers». Ils avancent ainsi à contre-courant des habitudes, des idées reçues et des théories générales.

Culturellement, la tradition des baul trouve son origine au croisement des différents courants religieux qui ont imprégné la culture bengali : le tantrisme, le soufisme, le shaktisme et surtout le vaishnavisme, principalement sous la forme du courant sahajiya (sahaja signifie «facile», «naturel»). La pensée baul sous sa forme actuelle, ne prit vraiment son essor que vers le XVIIe siècle, mais elle repose, en fait, sur des traditions beaucoup plus anciennes. Elle ne fait que concrétiser une opposition au dogmatisme et à la rigidité ritualistique des veda. C'est dans cette perspective que la philosophie des baul se réfère à différents courants «hérétiques» et à certains grands mystiques qui ont marqué l'histoire religieuse de la pensée indienne : Jayadeva, Kabir, Mira Baï, Chaitanya, Vidyapati, etc.

Les baul considèrent le corps comme étant la matière même dans laquelle le divin doit s'épanouir. D'où l'importance que donne le baul au chant et à la danse et l'attention qu'il apporte

aux soins et aux ornements de son corps. Cette pensée a emprunté au tantrisme et au courant sahajiya un certain nombre de rites secrets, en particulier sexo-yogiques.

Les chants des baul se sont fixés peu à peu dans un répertoire poétique à partir du XVIIe siècle, mais surtout au XIXe siècle. Cependant, d'autres poètes écrivent encore des chants qui s'ajoutent à ce répertoire. Aujourd'hui, les baul ne font pas — et délibérément ne veulent pas faire — de différence entre les compositions venant de la tradition et les chants écrits par les poètes contemporains.

Les baul accompagnent leurs chants en jouant de différents instruments. Deux d'entre eux, l'ektara et le goba sont de facture assez singulière.

consiste en une tige de bambou fendue en deux sur toute sa longueur, sauf à une extrémité. Entre les deux parties de l'extrémité fendue est fixée une calebasse ou un cylindre de bois creux ouvert sur deux faces. La face inférieure de la calebasse - ou du cylindre est fermée par une membrane en parchemin ou en cuir fin dont le centre est traversé par une corde métallique rendue solidaire de la membrane par un système de nœuds. L'autre extrémité de la corde est fixée par une cheville à l'extrémité supérieure de la tige de bambou. En pressant les deux branches de l'armature de bambou, la corde se tend plus ou moins et permet de faire varier, dans une certaine mesure, la note,

L'instrument est tenu et se joue d'une seule main. Il est habituellement accompagné de l'autre main par la petite timbale, duggi, portée en bandoulière sur le ventre.

Le goba, appelé aussi gopi-yantra, gubgubi, khamak ou anand lahiri, est une sorte d'ektara qui n'aurait pas de manche.

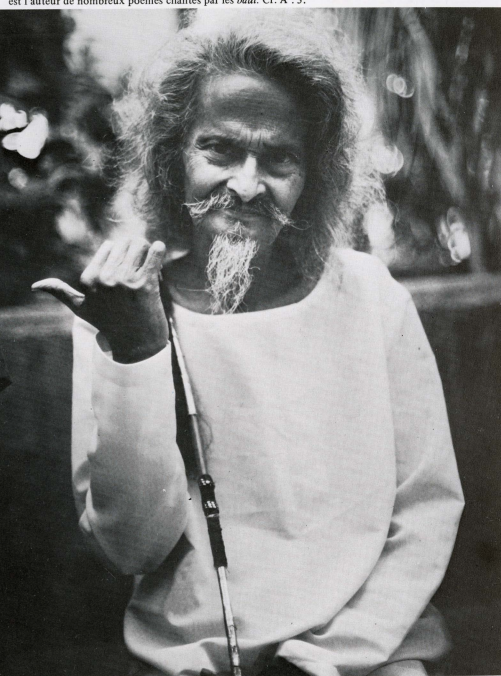
Comme lui, il est composé d'un cylindre en bois creux dont la membrane est traversée par une corde simple ou double, mais l'extrémité de celle-ci est fixée sur une poignée en forme de boule.

L'instrument se tient calé sous le bras tandis que la main tient la poignée et fait varier la tension de la corde. Celle-ci est frappée au moyen d'un petit plectre en bois dur enfilé comme une bague sur l'index de l'autre main.

Les autres instruments utilisés par les *baul* sont de facture plus courante.

Le dotara est un luth à quatre cordes dont la volute du manche se termine habituellement par une sculpture d'oiseau. Le corps en bois est recouvert d'une peau sur laquelle repose le che-

L'ektara (ek = un, tara = corde) 1. Bhava Pagla, ascète très respecté, peintre visionnaire, guru de divers baul et notamment de Subal Das. Il est l'auteur de nombreux poèmes chantés par les baul. Cf. A : 3.



1. Bhava Pagla, highly respected ascetic, visionary painter, guru of many bauls, notably of Subal Das. He is the author of numerous poems sung by the bauls. Cf. A: 3.

# Bengal Songs of the «madmen»

Here, «madmen» refers to those inspired, wandering musicians from Bengal, «God's madmen», known as bauls. The word baul derives from the Sanskrit vatul which means «mad» in the usual sense in which this word is used when referring to somewhat frenzied behaviour. However, it should be emphasized that while a musician, the baul is at least as much (if not more) a mystic: one becomes a baul only at the price of a long musical and spiritual initiation under the guidance of a guru.

Bauls are strange people, especially regarding their manners, customs and practices. Although they belong either to the Hindu or the Muslim religion, bauls refuse to be lead by any convention whatsoever, whether social or religious. Freedom of mind is their sole guide and they refuse any religious system in which the natural piety of the soul is either submerged by the jumble of rites and ceremonies, or diverted by the pedantry and hypocrisy of priests. This is why bauls name their way ulta, which means «reverse». Thus they proceed against the trend of habits, common views, and general theories.

Culturally, baul tradition originated at the crossroads of the various religious trends which have permeated Bengali culture: tantrism, sufism, shaktism and above all vaishnavism, especially the sahajiya trend (sahaja means «easy», «natural»). Baul thinking, in its current form, was fully developed in the seventeenth century only, but it is based on much more ancient traditions. In fact, it simply actualizes an opposition against the dogmatism and the ritualistic rigidity of the Vedas. It is from this point of view that baul philosophy refers to various «heretic» trends and to some great mystics, who have marked the religious history of Indian thinking: Jayadeva, Kabir, Mira Bai, Chaitanya, Vidyapati, etc.

Bauls think of the body as the very matter in which the divine is to blossom. Hence the importance given by the baul to singing and dancing and the attention bestowed on body care and ornaments. This thinking has borrowed from tantrism and from the sahajiya current a number of secret rites, especially sexo-yogistic rites.

rites, especially sexo-yogistic rites.

Baul songs progressively became set components of a poetic repertoire from the 17th century, bust mostly in the 19th century. However, other poets still write songs which are added to this repertoire. To-day bauls do not make — and deliberately refrain from making — any distinction between traditional compositions and the songs written by contemporary poets.

Bauls accompany their songs with various instruments. Two of these, the ektara and the goba are of a rather singular making.

The ektara (ek = one, tara = string)

The ektara (ek = one, tara = string) is made of a bamboo stem split throughout except at one end. A calabash or a hollow wooden cylinder, open on both sides, is secured between the two parts of the split end. The

lower side of the calabash — or the cylinder — is closed by a parchment or thin leather membrane. A metallic string goes through the centre of the membrane and is bound to it by a system of knots. The other end of the string is fixed to the upper end of the bamboo stem by a peg. By pressing both sides of the bamboo frame, the string becomes more or less tense, which makes it possible to vary the note to a certain extent.

The instrument is held and played with one hand. With the other hand it is usually accompanied by a small kettledrum, a duggi, carried on the belly with a shoulder strap.

The goba, also called gopi yantra, gubgubi, khamak, or anand lahiri, is a kind of neckless ektara. It is also made of a hollow wooden cylinder, whose membrane is pierced by a single or double

string; but here, the end of the string is fastened to a spherical handle.

The instrument is held tight under the arm while the hand holds the handle and causes the tension to vary. The string is hit with a small hardwood plectrum slipped like a ring on the forefinger of the other hand.

The other instruments used by bauls are of a more usual making. The dotara is a four-string luth. The volute of its neck usually ends in a bird sculpture. The wooden body is covered by a skin on which is placed the bridge. The instrument is played with a small plectrum held between the thumb and the forefinger.

Kartal are small, bronze cymbals used as rhythmic, accompanying instruments. Sound is modulated by the fingers and by the

valet. L'instrument est joué avec un petit plectre tenu entre le pouce et l'index.

Les kartal sont des cymbalettes en bronze qui servent d'instrument d'accompagnement rythmique. Le son est modulé par les doigts et par la façon de les entrechoquer.

Les nupur ou jhumur sont constitués par une grappe de grelots fixés sur une lanière en cuir ou en corde. En général, les baul dansent en interprétant leurs chants. Les grelots sont alors fixés aux chevilles et la rythmique est marquée par les pas de la danse. Lorsqu'ils chantent sans danser, ce qui est aussi très fréquent, la grappe de grelots est accrochée entre les doigts de pied et le chant est scandé par le mouvement de la cheville qui fait s'entrechoquer ces grelots.

Le dubki est un petit tambour sur cadre à une peau. Il est tenu d'une main - les doigts pressant simultanément la peau de façon à faire varier le son – et frappé de l'autre. Le cadre en bois du dubki comporte parfois des parties évidées dans lesquelles sont fixées des petites cymbalettes en métal.

Le duggi est une timbale métallique d'environ 25 cm de diamètre tendue d'une peau fixée par un système de laçage à tension variable. La peau est lestée d'une pastille composée d'un mélange de colle, de limaille de fer et de paille de riz hachée très fin. Le duggi est habituellement porté en bandoulière.

## FACE A

1. «Tu n'as pu conserver le nectar d'amour...»

Enregistré à Tarapith.

Chanté par Gour Khepa qui s'accompagne du goba et marque le rythme avec une grappe de grelots nupur accrochée à son pied. Le second chanteur est Kanaï, aveugle de naissance, qui joue de l'ektara. La femme de Gour Khepa, Haridasi, rythme le chant avec les cymbalettes kartal.

Gour Khepa (khepa signifie «fou» en bengali) est âgé d'une trentaine d'années et appartient à une famille où l'on est baul depuis des générations. Sa belle-mère est une chanteuse baul connue.

Tu n'as pu conserver le nectar d'amour Dans un pot qui n'était pas passé au feu Si tu veux cuire le pot Va trouver le guru

way these cymbals are clashed together.

Nupur or jhumur are made of a cluster of small spherical pellets bells fastened onto a rope or leather strap. Generally, bauls dance as they sing their songs. The pellets bells are then fixed to their ankles and the rhythm is marked by the dance steps. When they sing without dancing, which is also very frequent, the cluster of pellets bells is strung between their toes and the song is scanned by the movement of the ankles which knocks the pellets bells

The dubki is a small frame-drum with one skin. It is held in one hand – while the fingers exert simultaneous pressure on the skin so as to make the sound vary – and hit with the other hand. The wooden frame of the dubki sometimes has hollowed out parts in which small metal cymbals are fixed.

The duggi is a metallic kettle-drum with a diameter of about 25 centimetres. The skin is braced with a lacing system whose tension can vary. The skin is ballasted by a disc made of a mixture of glue, iron filings and finely chopped rice-straw. The duggi is usually carried on a shoulder strap.

# SIDE A

1. «You were unable to keep the love-water...»

Recorded in Tarapith.

Sung by Gour Khepa. He is accompanying himself on the goba and setting the rhythm with nupur, pellets bells fastened to his feet. The second singer, Khanaï, who was born blind, is playing the ektara. Gour Khepa's wife, Haridasi, beats the rhythm with small cymbals kartal.

Gour Khepa (khepa means «mad» in Bengali) is about thirty years old and belongs to a family which has been baul for generations. His mother-in-law is a well-known baul singer.

You were unable to keep the love-water In an unfired pot If you want to be a fired pot Then go to the guru's house

Un pot de terre brute Se dissout dans l'eau Et c'est le début des disputes entre les deux (Refrain)

Si tu veux cuire le pot Va trouver le guru Tu seras brûlé au feu de l'amour Et ta forme brillera de mille reflets (Refrain)

Sadananda, pensant ainsi, est un aul O Manohar l'insensé, deviendras-tu baul? En mondant le riz, on obtient la graine de riz En mondant la paille, quel fruit obtient-on?

Le pot représente le corps qui supporte l'esprit. Le pot non cuit est le corps non cultivé, incapable de retenir le nectar d'amour, l'union spirituelle avec Dieu. Seul le corps, entraîné par le yoga, est capable de retenir ce nectar d'amour.

A un autre niveau, ce chant fait référence aux pratiques sexoyogiques des baul. Les baul ne renoncent pas au pouvoir de la passion, au contraire, ils la recherchent pour la dépasser. Comme la paille cache le grain, la passion cache l'amour.

2. Dinu chantant et jouant du goba, accompagné par Debdas Baul à l'ektara et au duggi. Face B:1.



Dinu singing and playing the goba, accompanied on the ektara and the duggi by Debdas Baul. Side B: 1.

If you put an unfired pot Into water it soon dissolves And a quarrel starts between the two (Refrain)

If you want to be a fired pot Then go to the guru's house There in the fire-of-love Your spirit will begin to sparkle (Refrain)

Sadananda having thought thus became an aul O Manohar, when will you become a baul? By husking grain, one gets rice What fruit do you get if you peel the husk?

The pot symbolises the body, which enshrines the spirit. The unfired pot is the uncultured body which is unable to retain the divine nectar, the spiritual man with god. Only a body that has come through self-interest that he will be spiritually the spiritual with god. gone through self introspection by way of yoga is able to hold the love-potion.

At another level, this song refers to the sexo-yogic practices of the bauls. The bauls do not discard the power of passion; on the contrary, they seek this power in order to rise above it. As the husk covers the rice grain, so passion covers love.

2. «Au centre du monde se trouve un piège à souris...»

Enregistré à Garifa, près de Naihati. Chanté par Gour Khepa qui joue du goba. Il est accompagné par quatre autres musiciens jouant respectivement de l'ektara, des grelots nupur, des cymbalettes kartal et enfin d'une boîte d'allumettes où l'allumette, coincée dans le couvercle de la boîte, est frappée d'une main et marque la cadence.

Refrain: O mon être distrait! O mon être insensé!

Au centre du monde se trouve un piège à souris Un piège pour attraper les hommes Nul n'y est pris Qu'il ne l'ait voulu

C'est une machine singulière Qui vous attrape avec une force terrible Les trois mondes s'y dissolvent Celui qui s'adonne à la luxure et à la cupidité Ne peut s'en dégager et y perd la vie (Refrain)

Ce piège est tourné vers le bas O comment m'est-il possible de le décrire! Pris à son mécanisme, je suis voué à la douleur Vision divine, pratique spirituelle, i'ai tout perdu En tombant au piège de cette machine (Refrain)

Le mécanisme de cette machine est tel Que Brahma lui-même n'a pu en découvrir le secret Shiva le connaît-il ou non? Je ne sais Si Shiva n'en a pas la connaissance Comment les mortels pourraient-ils l'avoir?

Le piège à souris, le piège à attraper les hommes est le corps lui-même. Les six illusions : l'envie, la colère, la jalousie, l'orgueil, l'avarice et la luxure piègent l'être humain. Au-delà de ce symbolisme général, il y en a un plus particulier. Le piège qui est tourné vers le bas est le yoni (le sexe féminin), la source des passions. Même Brahma, le créateur, ne put contrôler ses passions en voyant la beauté de sa propre fille. Qui peut parler de Shiva? Il est l'ascète suprême et cependant il est aussi celui qui apprécie toutes les formes de plaisir.

# 2. «There is a mouse-trap at the centre of the universe...»

Recorded in Garifa, near Naihati.

Sung by Gour Khepa who plays the goba. He is accompanied by four other musicians who respectively play the ektara, nupur pellets bells, kartal cymbals and lastly a match-box in which the match, stuck into the top of the box, is struck with one hand, thus giving the beat.

Refrain: O crazy mind! O crazy heart!

There is a mouse-trap... a human trap At the centre of the universe No one is pushed into this trap Everyone falls through their own desires

Such is the magic of this trap It grasps with such strength
That the three worlds dissolve in it The lustful and greedy fall into it And loose their lives, unable to get out (Refrain...)

The trap is facing downwards O how can I speak of its attributes! Having fallen in it, I suffer all my life I have lost my spiritual path Having fallen in this trap (Refrain...)

Even Brahma does not know The working of this trap Whether Shiva knows of it or not? I cannot say How can mortals have that knowledge Which even Shiva does not possess?

The mouse-trap, the human trap, is the body itself. The six delusions: greed, anger, jealousy, pride, avarice and lust, entrap human beings. Besides this general symbolism, there is a more particular one. The trap that is facing downwards is the yoni (female sex), the source of passion. Even Brahma, the creator, could not control his passion upon seeing the beauty of his own daughter. Of Shiva who can tell? He is the supreme ascetic and yet he is also the one who relishes all forms of pleasure.

#### 3. «Prends refuge aux pieds du guru...»

Enregistré à Calcutta.

Chanté par Gour Khepa qui s'accompagne du goba et marque la cadence avec les grelots nupur.

O mon être vagabond Prends refuge aux pieds du guru Pourquoi es-tu inquiet devant l'océan insondable?

Pourquoi mourir noyé dans la mer du mal? Le passeur est derrière toi. Ne crains rien Chante ses louanges Ton âme trouvera la quiétude Dans le jeu et le rire Tu parviendras à la demeure de Krishna (Refrain)

Cesse de parler de toi Frotte-toi les yeux et tu verras que tout est ténèbres Tant que le souffle t'anime, jouis de la vie Bhava dit: pourquoi te dirigeais-tu vers la mort?

L'auteur de ce chant, Bhava Pagla, est un «extatique». Pour lui la vie est joie et l'homme est Dieu. Sa voie est celle de la foi sans limites. L'homme de cœur est Krishna, le passeur qui fait traverser la rivière de l'existence.

## FACE B

## 1. «Tu es bien souvent venu en ce monde...»

Enregistré à Bolpur.

Chanté par Dinu qui joue du goba et est accompagné par un ektara, un tambour duggi et une grappe de grelots nupur. Dinu est un baul paysan possédant quelques arpents de terre qu'il cultive, mais ne faisant pas commerce de sa production et vivant au milieu de sa famille dans une petite ferme au nord de Bolpur. Il interprète en général des chants très simples, en relation immédiate avec les traditions et le folklore appréciés dans le milieu rural.

Refrain

Tu es bien souvent venu en ce monde Mais ta vie est demeurée stérile Tu n'as fait que prendre forme humaine Sans devenir en ce monde homme complet O mon être insensé!

3. «Take refuge at the feet of the guru...»

Recorded in Calcutta.

Sung by Gour Khepa accompanying himself on the goba and giving the beat with nupur pellets bells.

Refrain

O wandering heart Take refuge at the feet of the guru
Why do you fear the vast boundless ocean? Why do you go to drown in a sea of sin? What is there to fear when the ferry-boatman stands behind you?

By singing his praises The heart will become calmer Amidst laughter and joy You will go ecstatically to Krishna's paradise (Refrain...)

Do not keep on saying: «mine, mine» Closing your eyes you will see that all is dark Enjoy yourself as long as you have life

Says Bhava: why are you on the road to death? The author of this song, Bhava Pagla, is an «ecstatic». For him,

life is joy and man is God. His path is that of unrestraint faith. The man of the heart is Krishna, the ferry-boatman who takes one across the river of existence.

#### SIDE B

## 1. «You came into this world many times...»

Recorded in Bolpur.

Sung by Dinu playing the goba, and accompanied by an ektara, a duggi drum and nupur pellets bells. Dinu is a peasant baul who owns and cultivates a few acres of land for self-consumption. He lives with his family in a small farm north of Bolpur. He usually interprets very simple songs, closely related to the traditions and the folk-lore which are appreciated among peasants.

You came into this world many times But your life was simply wasted What good is it merely taking a human form If you cannot become a «man» (human) O my crazy mind!

Chandidas et Rajakini étaient des êtres accomplis Ils moururent tous deux d'une seule mort Je n'ai iamais vu de mort semblable Devant l'état du monde actuel Ils préférèrent rejoindre la demeure de Krishna (Refrain)

Bilvamangal et Chintamani étaient des êtres accomplis Lui traversa la rivière Ajoy sur un cadavre Et, s'agrippant à la queue d'un serpent, il se hissa sur une terrasse Il ne craignait pas la mort (Refrain)

Sur les conseils de Chintamani Bilvamangal s'engagea sur la voie spirituelle A mi-chemin, Krishna lui fit grâce Et lui accorda le fruit de son adoration Sa vie toucha à son terme Et Krishna l'accueillit dans sa demeure

Prendre une forme humaine n'est pas suffisant. On doit aspirer à la perfection donnée par le désintéressement et l'amour. Chandidas est un poète mystique bengali, du XIIe/XIIIe siècle. Bien que brahmane, il vécut avec Rajakini, une femme de très basse caste, brisant ainsi la plus solide des règles sociales et religieuses hindoues. Chintamani et Bilvamangal sont des caractères légendaires. La force de Chintamani était telle qu'il put traverser une rivière sur un cadavre, le prenant pour une planche, et qu'il utilisa un serpent en guise de corde.

3. Pavan Das chantant et s'accompagnant au dubki. A gauche, son frère, Shapan Das, jouant du goba. Face B: 3.

2. «Tu es venu ici-bas pour jouer aux cartes...»

Enregistré à Garifa, près de Naihati.

Chanté par Subal Das qui chante ici dans le style bhatiyali. Ce style, populaire surtout au Bengladesh, est chanté par la communauté des bateliers qui sillonnent les nombreux fleuves et canaux du delta du Gange. Subal Das est accompagné par un joueur de dotara, un ektara, les cymbalettes kartal, la boîte d'allumettes, la grappe de grelots nupur et, en arrière plan, par un tambour à deux peaux, dholak, instrument répandu dans tout le nord de l'Inde.

Refrain:

Tu es venu ici-bas pour jouer aux cartes Il te faut avoir compris auparavant Que l'As a la signification de Brahma

Le cinq représente les cinq principes du corps Le six, les six illusions Le sept, les sept étages En cherchant bien, tu les trouveras dans ton corps (Refrain)

Ouand tu sauras reconnaître les huit chambres du corps Tu comprendras la signification du huit Le neuf, ce sont les neuf portes En cherchant bien, tu les trouveras dans ton corps (Refrain)

Celui qui reste le Valet, aux ordres de son corps Détient la victoire sur toutes choses Ne craignant plus rien, il va son propre chemin

4. Gour Khépa chantant et s'accompagnant au goba. Face A:1,2,3; cf. photo de couverture.



3. Pavan Das singing and accompanying himself on the dubki. On the left, his brother, Shapan Das, playing the goba. Side B: 3.

Chandidas and Rajakini were truly «humans» In one death they both died I have never seen such a death Seeing the state of this present age They chose to go to Krishna's paradise (Refrain)

Bilvamangal and Chintamani were truly «humans» He crossed the river Ajay on a corpse And holding a snake's tail, he climbed up the garden wall For he had no fear of death (Refrain)

At Chintamani's command He took the road to a spiritual life Half-way there, his penances came to an end When Krishna graced him with a vision His human life came to an end When Krishna took him to paradise

To have a human form is not enough. One must aspire to perfect that form through selflessness and love. Chandidas was a Brahmin mystic poet who lived in the 12/13th century and who committed the ultimate sacrilege, according to orthodox hindu customs, by falling in love with Rajakini, a humble low caste washerwoman. Bilvamangal and Chintamani are two more legendary characters. Chintamani crossed a raging river on a corpse, thinking it to be a log of wood, and he climbed up a garden wall by what he thought was a rope : it was a snake.



4. Gour Khepa singing and accompanying himself on the goba. Side A: 1, 2, 3. See also cover photo.

## 2. «You came to this world to play a game of cards...»

Recorded in Garifa, near Naihati.

Sung by Subal Das, here in the *bhatiyali* style. This style is especially popular in Bangladesh and is sung by the boatmen community which travels in all directions on the many rivers and canals of the Ganges delta. Subal Das is accompanied by a dotara player, an ektara, kartal cymbaletts, the matchbox, nupur pellets bells, and, in the background, by a twoskinned drum, dholak, an instrument found throughout northern India.

You came to this world to play a game of cards Now know that the one Brahman Is the meaning of the Ace

The body's five elements are symbolised by the fifth card The six delusions by the sixth If you look within You also will find the seven stories (Refrain)

You will understand the meaning of the eighth card When you come to know the eight rooms within this body The body's nine doors
You will find in the ninth (Refrain)

One who becomes a Knave of the body Vanquishes all things Fearing no one he goes by himself

Gyanananda, qu'as-tu fait? Tu es venu jouer aux cartes et tu as perdu Tu es resté attaché pour la vie Par le cinq et le six que tu avais en main

Brahma est le principe monothéiste de l'Hindouisme, l'état de non-dualité de la réalité. Les cinq principes du corps sont la terre, l'eau, le feu, l'air et l'éther. Ils symbolisent aussi les cinq sens : l'odorat, le goût, le toucher, l'ouïe, la vue. Les six illusions qui limitent le potentiel de l'homme sont l'envie, la luxure, l'orgueil, la jalousie, la colère et l'avarice. Les sept étages sont les sept degrés de conscience. Les huit chambres sont les deux joues, les deux poumons, le nombril, le front, le menton et le cœur. Les neuf portes sont les deux yeux, les deux narines, les deux oreilles, l'anus, le pénis et la bouche.

Comme le Valet qui obéit aux ordres du Roi et de la Reine, le corps qui écoute le «soi» et sa nature, est capable de vaincre les

limites des six illusions et des cinq sens.

#### 3. «Seul le fakir connaît l'âme du fakir...»

Enregistré à Dubrajpur.

Chanté par Pavan Das et Gadadhar Das. Pavan Das est un jeune baul d'environ 19 ans qui joue du tambour dubki. Gadadhar Das lui donne la réplique et joue du goba. Ils sont accompagnés par un ektara et une grappe de grelots nupur.

Refrain

Seul le fakir connaît l'âme du fakir Seul mon guru la connaît Les piments poussent sur les bambous Et les plantes d'aubergines produisent des courgettes

Les pourparlers du mariage ont eu lieu le matin A midi on célèbre les noces Et dans l'après-midi la mariée retourne chez sa mère Avec un bébé dans les bras (Refrain)

La charrue laboure le bord de la rivière Le taureau porte le veau dans ses entrailles Et Krishna est à peine né Qu'il va porter la nourriture aux champs (Refrain)

O Gyanananda, what have you done? You came to play cards and lost The fifth and the sixth Had you tied for life

Brahman is the monotheistic principle of Hinduism, the non-dual state of reality. The body's five elements are earth, water, fire, air and ether. They are also symbolic of the five senses namely smell, taste, touch, hearing and sight. The six delusions which limit the potential of «man» are greed, lust, pride, envy, anger and avarice. The seven stories are the seven levels of consciousnesses, the heavens. The eight rooms are the two cheeks, two breasts, the navel, the forehead, the chin and the heart. The nine doors are the two eyes, two nostrils, two ears, anus, penis and the mouth.

Like the Knave, who obeys the command of the King and the Queen, the body which listens to the self and its nature is able to defeat the limitations of the six delusions and the five senses.

#### 3. «Only the fakir knows the mind of the fakir...»

Recorded in Dubrajpur.

Sung by Pavan Das and Gadadhar Das. Pavan Das is a young baul of about nineteen who plays the dubki drum. Gadadhar Das sings the second part and plays the goba. They are accompanied by an ektara and nupur pellets bells.

Refrain:

Only the fakir knows the mind of the fakir Only my guru knows of that Chillies grow on bamboo trees And corgettes grow on aubergines plants

In the morning was the betrothal At noon the wedding took place The wife came home with a child In her arms at evening time (Refrain)

The plough tills on the river banks The bull is born in the calf's womb When the peasant was born His food was taken to the fields (Refrain) L'océan est sans une goutte d'eau Tandis que le marché du village est une mer agitée par les vagues Le père n'est pas encore au monde Que son fils a déjà pris femme (Refrain)

Le fakir est venu de terres lointaines Un grand châle recouvre le firmament Quand mourra ce fakir Comment trouver l'emplacement de sa tombe?

Au plus profond de notre être parle l'âme du fakir. Seul le fakir, le fou errant, connaît son chemin. L'absurdité existe seulement pour l'esprit qui ne peut en comprendre le sens. Souvent les baul chantent par énigmes, mais derrière ce non-sens apparent se cache un but. C'est à chacun de le découvrir.



5. Young baul playing the ektara and the duggi.

There is no water in the sea But waves break in the market place When the father was not yet born The son had a bride on his lap (Refrain)

The fakir came from distand lands A torn blanket covered the sky Now, where will I bury him When he dies?

Only the fakir knows the mind of the fakir. Only the fakir, the mad-like wanderer knows his path. The absurdities exist only for the mind for it cannot make sense. The bauls, very often, sing in riddles and behind the apparent nonsense there is a basic truth. It is for every person to discover it.

Les enregistrements ont été effectués au Bengale par Georges Luneau en 1978 et 1979 à l'occasion des repérages et de la réalisation d'un film sur les baul intitulé «Le chant des fous». Les traductions anglaises des chants et les commentaires sont de Bhaskar Bhattacharyya, la traduction française de Rosita de Selva, le texte de présentation et les photos de Georges Luneau. Nous tenons à remercier l'Office National Indien du Tourisme, l'Institut Chitrabani et en particulier Mr. Deepak Majumdar pour leur précieuse collaboration. Publication de l'Equipe de Recherche 165 du CNRS, Département d'Ethnomusicologie, Laboratoire d'Ethnologie du Musée de l'Homme, Muséum National d'Histoire Naturelle, Paris (P) 1979

Gour Khépa, chantant et s'accompagnant au goba pendant un festival. Face A: 1,

Photographie de couverture :

The recordings were made in Bengal by Georges Luneau in 1978 and 1979 while preparing and shooting a film on the bauls called «The Song of the Madmen». The English translation of the songs and the comments are by Bhaskar Battacharyya, the French translation by Rosita de Selva, the introductory text and photographs by Georges Luneau. We would like to thank the Government of India Department of Tourism, the Chitrabani Institute and especially Mr. Deepak Majumdar for their invaluable help. Publication of Research Group 165 of the C.N.R.S., Department of Ethnomusicology, Laboratory of Ethnology of the Musée de l'Homme, Muséum National d'Histoire Naturelle, Paris (P) 1979

> Introductory notes translated by Catherine Cullen

> > Cover photography:

Gour Khepa singing and accompanying himself or the goba during a festival. Side A:1,2,3.